P-ISSN :2597-5064
E-ISSN :2654-8062 https://doi.org/10.37817/ikraith-humaniora.v9i3

ANALISIS KAJIAN SEMIOTIKA ROLAND BHARTES TERHADAP UPACARA ADAT
BUDAYA BATAK TOBA: PASAHAT SULANG-SULANG PAHOPPU
Agnes Margaretha Silalahi®, Pinka Laura Malau?, Romianti Suryanita Siregar® Winda Afriani
Sitorus*
agnessilalahi200@gmail.com?, malaupinkalaura@gmail.com? , romiantisiregar@gmail.com 3,
windasitorus411@gmail.com *
UNIVERSITAS HKBP NOMMENSEN PEMATANGSIANTAR

ABSTRAK

Upacara adat Pasahat Sulang-sulang Pahoppu merupakan salah satu tradisi penting dalam
masyarakat Batak Toba yang berfungsi sebagai pengukuhan perkawinan adat yang sebelumnya
tertunda. Upacara ini tidak hanya mengandung rangkaian tindakan seremonial, tetapi juga sarat
dengan simbol dan tanda budaya yang merepresentasikan nilai, norma, serta sistem kekerabatan
masyarakat Batak Toba. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis makna denotatif, makna
konotatif, serta mitos atau ideologi budaya yang terkandung dalam simbol-simbol adat pada
upacara Pasahat Sulang-sulang Pahoppu, serta menjelaskan fungsinya sebagai media pewarisan
nilai budaya dan identitas sosial. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif
dengan kerangka teori semiotika Roland Barthes. Data diperoleh melalui observasi langsung
terhadap pelaksanaan upacara, wawancara dengan tokoh adat dan pihak yang terlibat, serta studi
kepustakaan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa pada tataran denotatif, simbol-simbol seperti
boras sipir ni tondi, dengke simudur-udur, ulos, sinamot, dan tahapan-tahapan adat memiliki
fungsi literal sebagai unsur pelengkap dan pengikat struktur upacara. Pada tataran konotatif,
simbol-simbol tersebut merepresentasikan nilai kehormatan, tanggung jawab, resiprositas, serta
legitimasi sosial dalam sistem dalihan na tolu. Lebih lanjut, praktik simbolik dalam upacara ini
membangun mitos tentang pentingnya penyempurnaan adat sebagai syarat keseimbangan sosial
dan keberlanjutan keturunan, sekaligus meneguhkan ideologi budaya Batak Toba yang
menempatkan adat sebagai landasan kehidupan. Dengan demikian, upacara Pasahat Sulang-
sulang Pahoppu berfungsi sebagai media komunikasi budaya yang efektif dalam
mentransmisikan nilai, identitas, dan sistem kekerabatan Batak Toba secara berkelanjutan di
tengah dinamika perubahan zaman.

Kata kunci: semiotika Roland Barthes, Pasahat Sulang-sulang Pahoppu, simbol adat, budaya

Batak Toba, mitos budaya.

1751 IKRAITH-HUMANIORA Vol 9 No 3 November 2025


mailto:agnessilalahi200@gmail.com
mailto:malaupinkalaura@gmail.com
mailto:romiantisiregar@gmail.com
mailto:windasitorus411@gmail.com

https://doi.org/10.37817/ikraith-humaniora.v9i3

PENDAHULUAN

Setiap masyarakat di dunia memiliki
berbagai macam kebudayaan khususnya
Indonesia yang memiliki berbagai macam
kebudayaan yang berbeda-beda dari
berbagai Sara yakni; suku, agama, ras, dan
antar golongan, kebudayaan itu menyebar
keseluruh suku-suku yang ada di Indonesia
khususnya kebudayaan suku Batak yang
juga memiliki keunikan dari budaya itu
sendiri. Kebudayaan merupakan keseluruhan
sistem gagasan, tindakan, dan hasil karya
manusia  dalam rangka  kehidupan
masyarakat yang dijadikan milik diri
manusia dengan belajar (Koentjaraningrat,
1984:180-181).

Demikian halnya suku Batak Toba
meskipun merupakan bagian dari lima suku
Batak, suku Batak Toba tentunya memiliki
kebudayaan sendiri yang membedakannya
dari ke empat Sub suku Batak lainnya. Suku
Batak Toba merupakan salah satu suku besar
di Indonesia, suku Batak terdiri dari lima
suku yaitu: Batak Toba, Batak Karo, Batak
Simalungun, Batak Pakpak, dan Batak
Angkola/Mandailing. Kelima suku ini
berada dalam wilayah Sumatera Utara,
masyarakat Batak Toba memiliki adat
istiadat yang diwariskan oleh nenek
moyangnya. Adat istiadat adalah berbagai
aktivitas sosial budaya termasuk upacara-
upacara kebudayaan yang disepakati
menjadi tradisi dan berlaku secara umum di
masyarakat, sedangkan tradisi adalah segala
sesuatu seperti adat, kepercayaan, kebiasaan,
upacara dan sebagainya yang secara turun-
temurun diwariskan.

Upacara adat Batak terdiri dari
berbagai macam upacara vyaitu: upacara

IKRAITH-HUMANIORA Vol 9 No 3 November 2025

P-ISSN :2597-5064
E-ISSN :2654-8062

kematian, upacara pernikahan, upacara
kelahiran, upacara pemberian nama, upacara
memasuki rumah baru, upacara mangongkal
holi, dan upacara-upacara lainnya. Topik
dalam penelitian ini membahas tentang
upacara adat pasahat  sulang-sulang
pahompu. Secara umum upacara adat
pasahat sulang-sulang pahompu merupakan
salah satu adat istiadat dalam suku Batak
Toba yang diwariskan secara turun-
temurun. Upacara pasahat sulang-sulang
pahompu adalah acara pengukuhan pesta
perkawinan secara adat yang disebut
mangadati atau pasahat adat na gok (Sinaga,
2012: 220).

Pengukuhan artinya melunasi semua
utang adat yang sebelumnya utang adat
tersebut belum dibayar lunas terhadap pihak
hula-hula yang melaksanakan upacara adat
tersebut. Dalam upacara adat pasahat
sulang-sulang pahompu jika suatu keluarga
ingin melaksanakan upacara adat pasahat
sulang-sulang pahompu maka terlebih
dahulu pihak hasuhuton paranak (pihak
penyelenggara acara pesta dari keluarga
pihak laki-laki) memberitahukan imformasi
bahwasanya akan dilaksanakan upacara adat
pasahat sulang-sulang pahompu kepada
pihak hasuhuton parboru (pihak
penyelenggara acara pesta dari keluarga
pihak  perempuan)  melalui  dongan
tubu/hahaanggi (sapaan terhadap
kelompok/orang yang semarga/saudara
kandung laki-laki dari ayah).

Upacara adat pasahat sulang-sulang
pahompu terjadi karena faktor ekonomi dari
pihak hasuhuton paranak yang sebelumnya
tidak mampu untuk melaksanakan adat
penuh, dan juga faktor dari tidak direstui
orang tua karena latar belakang keluarga

1752



P-ISSN :2597-5064
E-ISSN :2654-8062

masing-masing dari pihak laki-laki dan
pihak perempuan berbeda. Namun karena si
laki-laki dan si perempuan saling mencintai
akhirnya mereka memilih  memutuskan
kawin lari (mangalua) tanpa mendapat
persetujuan dari orang tua si perempuan, dan
si laki-laki membawa si perempuan ke
rumahnya. Karena si laki-laki telah
membawa si perempuan ke rumahnya
akhirnya pihak dari si laki-laki datang
mengunjungi rumah orang tua dari Ssi
perempuan  sekaligus  memberitahukan
bahwa putri mereka telah di bawa ke rumah
pihak si laki-laki.

Seiring  dengan  perkembangan
zaman sekarang ini, upacara adat pasahat
sulang-sulang pahompu telah mengalami
perkembangan, perkembangan zaman dan
kemajuan teknologi yang sangat
berpengaruh dan memiliki dampak terhadap
bangsa Indonesia khususnya kebudayaan-
kebudayaan di Indonesia. Kebudayaan
bangsa Indonesia banyak tergilas oleh
perkembangan zaman sekarang ini hal ini
ditegaskan dengan pernyataan Sibarani
dalam bukunya kearifan lokal: Hakikat,
Peran, dan Metode Penelitian Tradisi Lisan
(Sibarani, 2014:3).

Tradisi budaya atau tradisi lisan
selalu  mengalami  transformasi  akibat
perkembangan zaman dan akibat
penyesuainnya dengan konteks zaman.
Kehidupan sebuah tradisi pada hakikatnya
berada pada proses transformasi itu karena
sebuah tradisi tidak akan hidup kalau tidak
mengalami transformasi. Maka dari itu
penulis merasa tertarik dan prihatin terhadap
hal tersebut karena perkembangan zaman
yang semakin maju banyak kaum anak muda
sekarang atau disebut dengan kaum milenial

1753

https://doi.org/10.37817/ikraith-humaniora.v9i3

kurang berminat dan tertarik dengan adat
tersebut, sehingga dengan perkembangan
zaman yang semakin maju dikwatirkan adat
tersebut akan hilang/punah. Oleh sebab itu
penulis merasa tertarik dan prihatin untuk
mengkajinya supaya adat
tersebut tidak punah.

Untuk memahami kedalaman makna
simbolik dalam upacara tersebut, teori
semiotika Roland Barthes menjadi kerangka
analisis yang relevan. Barthes memandang
budaya sebagai teks yang dapat dibaca
melalui tanda-tanda. Setiap praktik budaya
mengandung penanda  (signifier) dan
petanda (signified) yang membentuk makna
denotatif (makna langsung) dan konotatif
(makna budaya). Ketika makna konotatif
diterima sebagai kebenaran Kkolektif, ia
berkembang menjadi mitos. Mitos bagi
Barthes bukanlah cerita fiktif, melainkan
ideologi yang mengarahkan cara pandang
masyarakat terhadap realitas. Oleh karena
itu, upacara adat tidak hanya menjadi
tindakan fisik tetapi juga representasi
ideologis  masyarakat Batak  tentang
keluarga, kehormatan, dan tondi.

Untuk memahami makna simbolik
dalam upacara adat Pasahat Sulang-sulang
Pahompu, penelitian ini  menggunakan
pendekatan semiotika Roland Barthes.
Barthes memandang budaya sebagai sistem
tanda yang tidak hanya menyampaikan
makna literal, tetapi juga memuat nilai
budaya dan ideologi. Dalam pandangannya,
tanda terbentuk dari hubungan antara
penanda (signifier) dan petanda (signified),
yang kemudian menghasilkan makna.
Roland Barthes mengembangkan dua tingkat
pertandaan, yaitu denotasi dan konotasi.
Denotasi merupakan makna tingkat pertama

IKRAITH-HUMANIORA Vol 9 No 3 November 2025



https://doi.org/10.37817/ikraith-humaniora.v9i3

yang bersifat langsung, eksplisit, dan
merujuk pada realitas yang tampak.
Sementara itu, konotasi merupakan makna
tingkat kedua yang bersifat tidak langsung
dan dipengaruhi oleh konteks budaya,
pengalaman sosial, serta nilai-nilai yang
hidup dalam masyarakat.

Lebih lanjut, Barthes
memperkenalkan konsep mitos sebagai
sistem penandaan tingkat kedua. Mitos
merupakan bentuk wacana ideologis yang
menjadikan makna konotatif seolah-olah
bersifat alami dan tidak dipertanyakan.
Dalam hal ini, mitos tidak dipahami sebagai
cerita fiktif, melainkan sebagai pesan
budaya yang membentuk cara pandang
masyarakat terhadap realitas sosial (Barthes,
1972).

Melalui kerangka semiotika Roland
Barthes, simbol-simbol dalam upacara adat
Pasahat Sulang-sulang Pahompu dapat
dipahami tidak hanya sebagai rangkaian
tindakan adat, tetapi juga sebagai
representasi nilai budaya, legitimasi sosial,
serta pandangan hidup masyarakat Batak
Toba. Pendekatan ini  memungkinkan
peneliti untuk mengungkap makna denotatif,
konotatif, dan mitologis yang terkandung
dalam setiap tahapan upacara adat tersebut.

METODE PENELITIAN

Metode yang penulis gunakan dalam
penelitian ini adalah penelitian kualitatif
yang bersifat deskriptif, Hal ini dikuatkan
dengan pernyataan dari (Sibarani, 2014 :
279), menyatakan bahwa penelitian
kualitatif adalah untuk mencari makna dan
menggali nilai dari objek penelitiannya.

Metode pengumpulan data yang
penulis gunakan antara lain yaitu metode

IKRAITH-HUMANIORA Vol 9 No 3 November 2025

P-ISSN :2597-5064
E-ISSN :2654-8062

observasi yang berarti peneliti akan
langsung pergi ke lapangan untuk
melakukan pengamatan terhadap objek
penelitian, metode observasi digunakan oleh
peneliti untuk mengamati berlangsungnya
upacara Sulang-sulang pahompu tersebut.
Kedua metode wawancara, disini Peneliti
akan menggunakan metode wawancara
dengan membawa beberapa pedoman atau
daftar pertanyaan untuk wawancara. Cara ini
adalah cara yang efesien agar si penulis dan
narasumber tidak terlalu membuang waktu
dan yang ketiga adalah metode kepustakaan
yaitu peneliti juga menggunakan metode
dokumen tertulis. Dalam metode ini, penulis
mencari  buku-buku  pendukung yang
berkaitan dengan masalah penelitian.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Kebudayaan pada hakikatnya adalah
seluruh pengaturan pertimbangan, praktik,
dan indikasi manusia untuk melingkupi
keseluruhan populasi yang menelusuri suatu
titik dengan individu-individu melalui
pembelajaran. Gaya hidup masing-masing
sub-etnis ini juga luar biasa. Khususnya
Batak Toba adalah budaya dalam
menjalankan upacara adat. Fungsi-fungsi
standar ini juga telah berpindah, seperti
acara  kelahiran  tradisional, upacara
pernikahan tradisional, dan acara kelulusan
tradisional. Namun ada satu upacara adat
yang tidak kalah hebatnya di kalangan
masyarakat Batak Toba, yaitu upacara adat
Sulang-Sulang pahompu.

Pada umumnya arti upacara Sulang-
Sulang Pahompu yaitu peresmian upacara
pernikahan adat suku Batak Toba. Yang
membedakan fungsi SulangSulang Pahompu
dari upacara pernikahan adat adalah bahwa

1754



P-ISSN :2597-5064
E-ISSN :2654-8062

upacara SulangSulang Pahompu biasanya
dilakukan setelah memiliki anak dan
sebelum menikah secara ketat. Sedangkan
upacara perkawinan adat merupakan fungsi
konvensional yang dilakukan  secara
menyeluruh, dimulai dari tahap yang
mendasarinya sejauh mungkin. Dalam acara
pernikahan ada beberapa tahapan yang harus
diselesaikan.  Hitungan acara pasahat
Sulang-Sulang  Pahompu  semata-mata
karena keadaan keuangan hasuhuton
paranak yang sebelumnya tidak dapat
menyelesaikan adat secara umum, dan juga
bagian dari tidak mendapatkan pemberian
dari orang tuanya karena faktor keluarga.
Dasar setiap umat bukanlah sesuatu yang
sangat mirip, selain itu ada unsur
kesepahaman di antara kedua majelis
tersebut, yang didasarkan pada anggapan
bahwa adat itu tertunda karena suatu
keadaan yang tidak menentukan akhir.

Dalam masyarakat Batak Toba,
upacara Sulang-Sulang Pahompu hanya
dilakukan oleh keluarga/orang tua yang
belum menyelesaikan fungsi pernikahan
sesuai tradisi suku Batak Toba, atau
keluarga yang mengalami penundaan
pernikahan. Setiap keluarga/orang tua yang
mengalami keterlambatan perkawinan wajib
melaksanakan upacara adat Sulang-Sulang
Pahompu. Apabila fungsi Sulang-Sulang
Pahompu tidak selesai maka akan
berpengaruh terhadap keturunan keluarga
tersebut, karena sebelum keluarga/wali
menyelesaikan ~ upacara  SulangSulang
Pahompu, anak-anak dari keluarga tersebut
tidak diperbolehkan menikah.

Motivasi menyelesaikan upacara
Sulang-Sulang Pahompu adalah untuk
mengukuhkan perkawinan keluarga yang

1755

https://doi.org/10.37817/ikraith-humaniora.v9i3

mengalami  penundaan perkawinan dan
selanjutnya mengurus kewajiban-kewajiban
baku yang terabaikan pada saat perkawinan.
Jika ada keluarga yang berkeinginan untuk
melakukan upacara Sulang-Sulang
Pahompu, maka hasuhuton paranak terlebih
dahulu akan memberitahukan data bahwa
akan diselenggarakan Sulang-Sulang
Pahompu kepada hasuhuton parboru melalui
dongan tubu/hahaanggi, selanjutnya
diinformasikan, pengurusan upacara Sulang-
Sulang Pahompu akan segera dilaksanakan.

Berdasarkan hasil observasi
langsung ke lapangan yang dilakukan oleh
peneliti, ada beberapa tahapan serta makna
dalam upacara adat sulang-sulang pahoppu,
yaitu:
1. Tahapan marhusip

Marhusip adalah awal dari upacara
sulang-sulang  pahompu  dilaksanakan.
Karena, acara tersebut haruslah dibicarakan
terlebih dahulu secara kekeluargaan antar
kedua belah pihak keluarga. Upacara ini
biasanya dilakukan pada pagi hari di rumah
pihak parboru. Seperti dalam filosofi orang
Batak biasanya yang menjalankan acara ini
adalah suhut paranak dan suhut parboru.
Pada dasarnya suhut paranak mengutus
utusannya untuk menemui pihak suhut
parboru.  Tujuan  diadakannya acara
marhusip adalah untuk membahas mengenai
"manggarar adat na gok"™ yang ingin
diberikan oleh suhut paranak kepada
parboru (Batakpedia, 2021).

Gambar 1.1 Marhusip

(Sumber : Peneliti 2025)

IKRAITH-HUMANIORA Vol 9 No 3 November 2025



https://doi.org/10.37817/ikraith-humaniora.v9i3

2. Pasahat Situtungon

Tahapan Pasahat Situtungon adalah
tahapan yang bertujuan untuk mengantarkan
sinamot dari pihak paranak kepada pihak
parboru yang belum sempat diberikan pada
saat pernikahan di masa lalu. Tahapan ini
dilakukan setelah beberapa hari atau
beberapa minggu setelah acara marhusip
dilakukan, dan biasanya diadakan di rumah
pihak parboru. Yang melaksanakan upacara
ini masihlah pihak paranak dan juga pihak
parboru beserta hula-hulanya.

Gambar 1.2 Pasahat Situtungon

(Sumber : Peneliti 2025)

3. Tudu-tudu Sipanganon

Dalam tahap menjelang waktunya
makan bersama terlebih dahulu dilaksanakan
pemberian tudu-tudu sipanganon dalam
tahap ini pihak hasuhuton paranak terlebih
dahulu memberikan tudu-tudu sipanganon
kepada pihak parboru berupa juhutna
marsaudara/ pinahan lobu kepada pihak
hasuhuton parboru. Tujuannya untuk
menunjukkan  keikhlasan  hati  dalam
menjamu setiap tamu undangan yang
datang. Yang mengikuti acara tersebut
adalah pihak paranak dan pihak parboru
serta dengan dalihan na tolu.

Gambar 1.3 Tudu-tudu Sipanganon

(Sumber : Peneliti 2025)

IKRAITH-HUMANIORA Vol 9 No 3 November 2025

P-ISSN :2597-5064
E-ISSN :2654-8062

4. Dekke Simudur-udur

Pemberian dengke simudur-udur
adalah acara balasan dari pihak parboru
kepada pihak paranak dikarenakan telah
menyediakan tudu-tudu sipanganon. Dengke
simudur-udur ini biasanya berupa ikan mas
yang jumlahnya ganjil. Acara ini dilakukan
masih ditempat yang sama dengan acara
pasahat tudu-tudu sipanganon
dilangsungkan. Partisipannya juga masih
sama Yyaitu pihak paranak dan juga pihak
parboru serta dengan dalihan na tolu di
kedua sisi.

Gambar 1.4 Dekke Simudur-udur

(Sumber : Peneliti 2025)

5. Acara Kebaktian Singkat

Acara kebaktian singkat adalah acara
yang dilaksanakan sebagai bentuk taat akan
Tuhan sebagai umat beragama, acara
kebaktian pernikahan berbeda dengan acara
kebaktian pada upacara adat sulang-sulang
pahompu, pada acara pernikahan biasanya
diwajibkan untuk ke gereja namun pada saat
upacara adat sulang-sulang pahompu ini
tidak diwajibkan, hanya di dalam rumah
suhut paranak atau suhut parboru, sesuai
kesepakatan. Kebaktian singkat ini bertujuan
untuk mengucapkan ucapan syukur kepada
Tuhan yang atas berkat-Nya mau untuk
melancarkan acara tersebut. Acara kebaktian
singkat ini diserahkan kepada pihak
gerejawi seperti pendeta, penatua dan lain-
lain. Dan hanya dihadiri oleh pihak keluarga
suhut paranak dan parboru saja, tamu
undangan belum dilibatkan.

1756



P-ISSN :2597-5064
E-ISSN :2654-8062

Gambar 1.5 Kebaktian

(Sumber : Peneliti 2025)

6. Panomu-nomuon Atau Menyambut Para
Undangan

Tahapan ini adalah tahapan untuk
menerima tamu, baik tamu dari pihak
paranak maupun tamu dari pihak parboru.
Sesuai  kesepakatan  mengenai  lokasi
diadakannya acara sulang-sulang pahompu
maka, pihak dari suhut tersebut lah yang
akan menyambut tamu yang berdatangan
(jika kesepakatan berada di pihak paranak
maka, suhut paranaklah yang akan
menyambut tamu tersebut. Begitu pula
sebaliknya sesuai kesepakatan kedua belah
pihak). Yang menghadiri acara ini adalah
suhut paranak beserta rombongannya dan
suhut parboru beserta rombongannya, serta
tamu undangan lainnya seperti dongan
sahuta (teman sekampung) dan teman
sepermainan kedua pengantin.

Gambar 1.6 Panomu-nomuon

(Sumber : Peneliti 2025)

7. Pemberian Boras Sipir Ni Tondi
Setelah  acara  panomu-nomuon
selesai maka, acara selanjutnya adalah suhut
paranak menyediakan piring (Tinggan
panungkunan) yang berisi boras pir (beras),
nampuran tiar (daun sirih), ringgit sitio suara

1757

https://doi.org/10.37817/ikraith-humaniora.v9i3

(uang) dengan jumlah sesuai dengan
kesepakatan.  Piring yang digunakan
biasanya berwarna putih yang bermakna
ketulusan dan keikhlasan. Makna Boras sipir
ni tondi sendiri berarti memberikan doa
yang diiringi dengan umpasa yang diberikan
suhut parboru kepada suhut paranak
(Adenapriscillia, 2020). Lokasi acara ini
berada sama seperti acara panomu-nomuon
berlangsung vaitu di depan rumah suhut
paranak. Yang menghadiri acara ini adalah
suhut paranak beserta rombongannya dan
suhut parboru beserta rombongannya, serta
tamu undangan lainnya seperti dongan
sahuta (teman sekampung) dan teman
sepermainan kedua pengantin.
Gambar 1.7 Boras Sipir Ni Tondi

(Sumber : Peneliti 2025)

8. Pemberian Batu
Merangkup

Acara ini adalah acara yang
bertujuan untuk menyerahkan mahar atau
sinamot yang diberikan oleh paranak kepada
parboru dengan maksud untuk *“manggarar
adat na gok”. Yang menghadiri acara ini
biasanya adalah suhut paranak dan
rombongan, suhut parboru dan
rombongannya dan juga pihak gerejawi.
Acara ini dilakukan masih di depan rumah
suhut paranak. Biasanya besaran sinamot ini
sudah di tentukan besarannya pada saat
melakukan acara pasahat situtungon. Uang
ini diserahkan oleh pihak paranak kepada
pihak parboru, uang tersebut akan diberikan

Tulang/Tintin

IKRAITH-HUMANIORA Vol 9 No 3 November 2025



https://doi.org/10.37817/ikraith-humaniora.v9i3

melalui ulos atau (seka-seka) dan yang
menerima akan diwakili oleh parsinabung
pihak parboru. Posisi saat memberikan tintin
marangkup adalah suhut paranak berhadap-
hadapan dengan suhut parboru. Lalu, suhut
parboru akan menyerahkannya kepada
tulang dari pihak laki-laki.
Gambar 1.8 Pemberian Batu Tulang

(Sumber : Peneliti 2025)

9. Pemberian Ulos
Pemberian ~ ulos  namartohonan

adalah upacara adat yang dilakukan sebagai
balasan dari batu Sulang, berarti yang
memberikan ulos ini adalah pihak parboru
kepada pihak paranak. Yang menghadiri
acara ini biasanya adalah suhut paranak dan
rombongan, suhut parboru dan
rombongannya dan juga pihak gerejawi.
Acara ini dilakukan masih di depan rumah
suhut paranak.

Gambar 1.9 Mangulosi

(Sumber : Peneliti 2025)

10. Pemberian Tumpak

Pemberian tumpak adalah acara yang
paling  dinanti-nantikan  oleh  kedua
pengantin, dikarenakan acara ini adalah
acara pemberian kado berupa uang dan juga
barang-barang. Ini biasanya didapat dari
undangan-undangan yang hadir dari pihak
paranak serta pihak parboru, tepapi biasanya
hasilnya akan menjadi milik  suhut

IKRAITH-HUMANIORA Vol 9 No 3 November 2025

P-ISSN :2597-5064
E-ISSN :2654-8062

(habolahon hamak) paranak. Sedangkan,
tumpak untuk pihak parboru akan diberikan
langsung kepada pihak paranak. Acara ini
dilaksanakan di depan rumah suhut paranak.
Yang menghadiri acara ini adalah suhut
paranak beserta rombongannya dan suhut
parboru beserta rombongannya, serta tamu
undangan lainnya seperti dongan sahuta
(teman sekampung) dan teman sepermainan
kedua pengantin.
Gambar 1.10 Pemberian Tumpak

(Sumber : Peneliti 2025)

11. Olop-Olop
Olop-olop merupakan acara paling

akhir pada saat melaksanakan upacara adat
sulang-sulang  pahompu, olop-olop ini
berfungsi atau bermakna sebagai
pengesahan yang disaksikan secara langsung
oleh tetua-tetua adat, undangan dan lain-
lain. Tetua adat dari pihak yang
melaksanakanlah yang berhak menerima
olop-olop ini. Acara ini dilaksanakan di
depan rumah suhut paranak. Yang
menghadiri acara ini adalah suhut paranak
beserta rombongannya dan suhut parboru
beserta rombongannya, serta tamu undangan
lainnya seperti dongan sahuta (teman
sekampung) dan teman sepermainan kedua
pengantin (Nainggolan, 2021).

Gambar 1.11 Olop-Olop

(Sumber : Peneliti 2025)

1758



P-ISSN :2597-5064
E-ISSN :2654-8062

Makna Denotatif Simbol-Simbol dalam
Upacara Pasahat Sulang-sulang Pahoppu

Dalam perspektif semiotika Roland
Barthes, makna denotatif merupakan makna
tingkat pertama yang bersifat literal,
objektif, dan merujuk langsung pada apa
yang tampak secara fisik (Barthes, 1972).
Pada tingkat ini, simbol-simbol dalam
upacara Pasahat Sulang-sulang Pahoppu
dapat dipahami sebagai benda, tindakan, dan
tahapan adat yang memiliki fungsi praktis
dalam struktur upacara.

Beberapa simbol utama yang
memiliki makna denotatif antara lain boras
sipir ni tondi, dengke simudur-udur, ulos,
sinamot  (tintin  marangkup), serta
rangkaian tahapan adat seperti marhusip,
pasahat situtungon, dan olop-olop. Secara
denotatif, boras sipir ni tondi adalah beras
yang diletakkan bersama daun sirih dan
sejumlah uang di dalam piring putih, yang
secara  langsung  dimaknai  sebagai
pemberian berkat dan doa kepada keluarga
penerima. Dengke simudur-udur secara
literal adalah ikan mas yang diberikan pihak
parboru sebagai balasan atas jamuan makan
dari pihak paranak. Ulos pada tataran
denotatif merupakan kain tradisional Batak
yang disematkan kepada pihak tertentu
dalam rangkaian adat, sementara sinamot
adalah sejumlah uang adat yang diserahkan
sebagai pelunasan kewajiban perkawinan
adat.

Demikian pula tahapan-tahapan adat
seperti marhusip yang secara denotatif
berarti perundingan awal antar keluarga,
atau olop-olop yang merupakan penyerahan
uang adat kepada tetua sebagai penanda
berakhirnya rangkaian upacara. Pada tataran
ini, simbol-simbol tersebut belum memuat

1759

https://doi.org/10.37817/ikraith-humaniora.v9i3

makna ideologis yang mendalam, melainkan
berfungsi sebagai unsur-unsur formal yang
membangun struktur upacara adat Pasahat
Sulang-sulang Pahoppu sebagaimana
dipraktikkan secara turun-temurun dalam
masyarakat Batak Toba

Makna Konotatif Simbol-Simbol dalam
Konteks Budaya Batak Toba

Makna konotatif merupakan makna
tingkat kedua yang muncul ketika tanda
dikaitkan dengan nilai budaya, pengalaman
kolektif, dan sistem sosial tertentu (Barthes,
1972). Dalam konteks budaya Batak Toba,
simbol-simbol dalam upacara Pasahat
Sulang-sulang Pahoppu tidak lagi dipahami
sekadar sebagai benda atau tindakan adat,
melainkan sebagai representasi nilai-nilai
sosial yang hidup dalam masyarakat.

Boras sipir ni tondi, pada tingkat
konotatif, = dimaknai  sebagai  simbol
penguatan tondi (roh kehidupan) dan restu
moral dari pihak parboru kepada pihak
paranak. Beras sebagai sumber kehidupan
mengandung  makna  harapan  akan
kesejahteraan, keberlangsungan hidup, dan
keteguhan spiritual keluarga. Piring putih
yang digunakan melambangkan ketulusan,
kejujuran, dan niat baik dalam menjalin
kembali hubungan adat yang sempat
tertunda.

Dengke simudur-udur tidak hanya
dimaknai sebagai ikan, tetapi mengandung
simbol keseimbangan relasi sosial dan
prinsip timbal balik (resiprositas) dalam adat
Batak Toba. Pemberian ikan oleh pihak
parboru menegaskan relasi harmonis antara
dua keluarga besar yang diikat oleh sistem
dalihan na tolu. Demikian pula ulos tidak
sekadar kain, melainkan simbol kehangatan,
perlindungan, dan legitimasi sosial terhadap

IKRAITH-HUMANIORA Vol 9 No 3 November 2025



https://doi.org/10.37817/ikraith-humaniora.v9i3

pasangan dan keluarganya. Ulos menandai
bahwa relasi tersebut telah diterima secara
adat dan sosial.

Sinamot atau tintin  marangkup
secara konotatif merepresentasikan
tanggung jawab moral, penghormatan
terhadap pihak hula-hula, serta kesungguhan
pihak paranak dalam menunaikan adat yang
sebelumnya tertunda. Dengan demikian,
simbol-simbol dalam upacara ini
membangun narasi nilai tentang
kehormatan,  tanggung  jawab, dan
keterikatan sosial yang kuat dalam
masyarakat Batak Toba.

Mitos dan Ideologi Budaya dalam Praktik
Simbolik Pasahat Sulang-sulang Pahoppu

Menurut Barthes, mitos merupakan
sistem penandaan tingkat ketiga yang
berfungsi menaturalisasi makna konotatif
sehingga diterima sebagai kebenaran yang
wajar dan tidak dipertanyakan (Barthes,
1972). Dalam upacara Pasahat Sulang-
sulang Pahoppu, mitos yang dibangun
berkaitan erat dengan ideologi tentang
keabsahan perkawinan, kehormatan
keluarga, dan kesinambungan tatanan sosial.

Salah satu mitos utama yang muncul
adalah keyakinan bahwa perkawinan yang
belum disahkan melalui adat lengkap akan
membawa dampak sosial dan spiritual bagi
keturunan. Keyakinan ini  menjadikan
upacara Pasahat Sulang-sulang Pahoppu
bukan sekadar ritual administratif adat,
tetapi sebuah kewajiban moral yang harus
dipenuhi agar tatanan kosmis dan sosial
kembali seimbang. Mitos ini menguatkan
pandangan bahwa adat bukanlah pilihan,
melainkan fondasi kehidupan masyarakat
Batak Toba.

IKRAITH-HUMANIORA Vol 9 No 3 November 2025

P-ISSN :2597-5064
E-ISSN :2654-8062

Selain itu, terdapat mitos tentang
peran sentral hula-hula sebagai sumber
berkat dan legitimasi. Dalam praktik
simbolik pemberian boras sipir ni tondi dan
ulos, tersirat ideologi bahwa restu hula-hula
memiliki kekuatan simbolik  yang
menentukan keharmonisan rumah tangga
dan masa depan keluarga. Ideologi ini secara
tidak langsung meneguhkan  struktur
hierarkis dalam sistem kekerabatan Batak
Toba, sekaligus menjaga keberlanjutan nilai
adat dari generasi ke generasi.

Melalui mitos-mitos tersebut, praktik
simbolik Pasahat Sulang-sulang Pahoppu
berfungsi sebagai sarana pewarisan ideologi
budaya yang menempatkan adat sebagai
penentu sah atau tidaknya relasi sosial dalam
masyarakat Batak Toba

Pasahat Sulang-sulang Pahoppu sebagai
Media Pewarisan Nilai Budaya dan
Identitas

Upacara Pasahat  Sulang-sulang
Pahoppu tidak hanya berfungsi sebagai
penyelesaian kewajiban adat, tetapi juga
sebagai media komunikasi budaya yang
efektif dalam  mentransmisikan  nilai,
identitas, dan sistem kekerabatan Batak
Toba. Melalui tanda dan simbol yang
dihadirkan dalam setiap tahapan upacara,
masyarakat Batak Toba belajar memahami
posisi sosialnya dalam struktur dalihan na
tolu.

Setiap simbol dan tahapan upacara
mengajarkan peran dan tanggung jawab
sosial masing-masing pihak, baik sebagai
paranak, parboru, hula-hula, maupun dongan
tubu. Proses ini menjadikan upacara adat
sebagai ruang pendidikan budaya yang
bersifat praksis dan kolektif. Nilai-nilai

1760



P-ISSN :2597-5064
E-ISSN :2654-8062

seperti hormat kepada orang tua, kepatuhan
terhadap adat, solidaritas sosial, dan
kesadaran identitas etnis ditanamkan melalui
pengalaman simbolik yang berulang.

Dalam kerangka Barthes, tanda-
tanda budaya tersebut bekerja sebagai sistem
makna yang terus direproduksi dan
dinaturalisasi. Dengan demikian, Pasahat
Sulang-sulang Pahoppu berperan penting
dalam menjaga kesinambungan budaya
Batak Toba di tengah perubahan zaman,
sekaligus menjadi sarana afirmasi identitas
kolektif masyarakatnya.

Referensi

Barthes, R. (1972). Mythologies. New York:
Hill and Wang.

1761

https://doi.org/10.37817/ikraith-humaniora.v9i3

Koentjaraningrat. (1984). Kebudayaan,
Mentalitas, dan Pembangunan.
Jakarta: Gramedia.

Sibarani, R. (2014). Kearifan Lokal:
Hakikat, Peran, dan Metode
Penelitian Tradisi Lisan. Jakarta:
Asosiasi Tradisi Lisan.

Sinaga, R. (2012). Adat dan Budaya Batak
Toba. Medan: Pustaka Batak.
Nainggolan, T. (2021). Tradisi dan Struktur

Adat Batak Toba. Medan: Unimed

Press.

IKRAITH-HUMANIORA Vol 9 No 3 November 2025



	Makna Denotatif Simbol-Simbol dalam Upacara Pasahat Sulang-sulang Pahoppu
	Mitos dan Ideologi Budaya dalam Praktik Simbolik Pasahat Sulang-sulang Pahoppu
	Pasahat Sulang-sulang Pahoppu sebagai Media Pewarisan Nilai Budaya dan Identitas



