
ANALISIS KAJIAN SEMIOTIKA ROLAND BHARTES TERHADAP UPACARA ADAT 
BUDAYA BATAK TOBA: PASAHAT SULANG-SULANG PAHOPPU 

Agnes Margaretha Silalahi1, Pinka Laura Malau2, Romianti Suryanita Siregar3, Winda Afriani 
Sitorus4

agnessilalahi200@gmail.com1, malaupinkalaura@gmail.com2 , romiantisiregar@gmail.com 3 , 
windasitorus411@gmail.com 4

UNIVERSITAS HKBP NOMMENSEN PEMATANGSIANTAR 

ABSTRAK 

Upacara adat Pasahat Sulang-sulang Pahoppu merupakan salah satu tradisi penting dalam 

masyarakat Batak Toba yang berfungsi sebagai pengukuhan perkawinan adat yang sebelumnya 

tertunda. Upacara ini tidak hanya mengandung rangkaian tindakan seremonial, tetapi juga sarat 

dengan simbol dan tanda budaya yang merepresentasikan nilai, norma, serta sistem kekerabatan 

masyarakat Batak Toba. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis makna denotatif, makna 

konotatif, serta mitos atau ideologi budaya yang terkandung dalam simbol-simbol adat pada 

upacara Pasahat Sulang-sulang Pahoppu, serta menjelaskan fungsinya sebagai media pewarisan 

nilai budaya dan identitas sosial. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif 

dengan kerangka teori semiotika Roland Barthes. Data diperoleh melalui observasi langsung 

terhadap pelaksanaan upacara, wawancara dengan tokoh adat dan pihak yang terlibat, serta studi 

kepustakaan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa pada tataran denotatif, simbol-simbol seperti 

boras sipir ni tondi, dengke simudur-udur, ulos, sinamot, dan tahapan-tahapan adat memiliki 

fungsi literal sebagai unsur pelengkap dan pengikat struktur upacara. Pada tataran konotatif, 

simbol-simbol tersebut merepresentasikan nilai kehormatan, tanggung jawab, resiprositas, serta 

legitimasi sosial dalam sistem dalihan na tolu. Lebih lanjut, praktik simbolik dalam upacara ini 

membangun mitos tentang pentingnya penyempurnaan adat sebagai syarat keseimbangan sosial 

dan keberlanjutan keturunan, sekaligus meneguhkan ideologi budaya Batak Toba yang 

menempatkan adat sebagai landasan kehidupan. Dengan demikian, upacara Pasahat Sulang-

sulang Pahoppu berfungsi sebagai media komunikasi budaya yang efektif dalam 

mentransmisikan nilai, identitas, dan sistem kekerabatan Batak Toba secara berkelanjutan di 

tengah dinamika perubahan zaman. 

Kata kunci: semiotika Roland Barthes, Pasahat Sulang-sulang Pahoppu, simbol adat, budaya 

Batak Toba, mitos budaya. 

P-ISSN :2597-5064
E-ISSN :2654-8062 https://doi.org/10.37817/ikraith-humaniora.v9i3

1751 IKRAITH-HUMANIORA Vol 9 No 3 November 2025

mailto:agnessilalahi200@gmail.com
mailto:malaupinkalaura@gmail.com
mailto:romiantisiregar@gmail.com
mailto:windasitorus411@gmail.com


 
PENDAHULUAN 
 

Setiap masyarakat di dunia memiliki 
berbagai macam kebudayaan khususnya 
Indonesia yang memiliki berbagai macam 
kebudayaan yang berbeda-beda dari 
berbagai Sara yakni; suku, agama, ras, dan 
antar golongan, kebudayaan itu menyebar 
keseluruh suku-suku yang ada di Indonesia 
khususnya kebudayaan suku Batak yang 
juga memiliki keunikan dari budaya itu 
sendiri. Kebudayaan merupakan keseluruhan 
sistem gagasan, tindakan, dan hasil karya 
manusia dalam rangka kehidupan 
masyarakat yang dijadikan milik diri 
manusia dengan belajar (Koentjaraningrat, 
1984:180-181). 

Demikian halnya suku Batak Toba 
meskipun merupakan bagian dari lima suku 
Batak, suku Batak Toba tentunya memiliki 
kebudayaan sendiri yang membedakannya 
dari ke empat Sub suku Batak lainnya. Suku 
Batak Toba merupakan salah satu suku besar 
di Indonesia, suku Batak terdiri dari lima 
suku yaitu: Batak Toba, Batak Karo, Batak 
Simalungun, Batak Pakpak, dan Batak 
Angkola/Mandailing. Kelima suku ini 
berada dalam wilayah Sumatera Utara, 
masyarakat Batak Toba memiliki adat 
istiadat yang diwariskan oleh nenek 
moyangnya. Adat istiadat adalah berbagai 
aktivitas sosial budaya termasuk upacara-
upacara kebudayaan yang disepakati 
menjadi tradisi dan berlaku secara umum di 
masyarakat, sedangkan tradisi adalah segala 
sesuatu seperti adat, kepercayaan, kebiasaan, 
upacara dan sebagainya yang secara turun- 
temurun diwariskan. 

Upacara adat Batak terdiri dari 
berbagai macam upacara yaitu: upacara 

kematian, upacara pernikahan, upacara 
kelahiran, upacara pemberian nama, upacara 
memasuki rumah baru, upacara mangongkal 
holi, dan upacara-upacara lainnya. Topik 
dalam penelitian ini membahas tentang 
upacara adat pasahat sulang-sulang 
pahompu. Secara umum upacara adat 
pasahat sulang-sulang pahompu merupakan 
salah satu adat istiadat dalam suku Batak 
Toba yang diwariskan secara turun- 
temurun. Upacara pasahat sulang-sulang 
pahompu adalah acara pengukuhan pesta 
perkawinan secara adat yang disebut 
mangadati atau pasahat adat na gok (Sinaga, 
2012: 220). 

Pengukuhan artinya melunasi semua 
utang adat yang sebelumnya utang adat 
tersebut belum dibayar lunas terhadap pihak 
hula-hula yang melaksanakan upacara adat 
tersebut. Dalam upacara adat pasahat 
sulang-sulang pahompu jika suatu keluarga 
ingin melaksanakan upacara adat pasahat 
sulang-sulang pahompu maka terlebih 
dahulu pihak hasuhuton paranak (pihak 
penyelenggara acara pesta dari keluarga 
pihak laki-laki) memberitahukan imformasi 
bahwasanya akan dilaksanakan upacara adat 
pasahat sulang-sulang pahompu kepada 
pihak hasuhuton parboru (pihak 
penyelenggara acara pesta dari keluarga 
pihak perempuan) melalui dongan 
tubu/hahaanggi (sapaan terhadap 
kelompok/orang yang semarga/saudara 
kandung laki-laki dari ayah). 

Upacara adat pasahat sulang-sulang 
pahompu terjadi karena faktor ekonomi dari 
pihak hasuhuton paranak yang sebelumnya 
tidak mampu untuk melaksanakan adat 
penuh, dan juga faktor dari tidak direstui 
orang tua karena latar belakang keluarga 

https://doi.org/10.37817/ikraith-humaniora.v9i3
P-ISSN :2597-5064 
E-ISSN :2654-8062

IKRAITH-HUMANIORA Vol 9 No 3 November 2025 1752



masing-masing dari pihak laki-laki dan 
pihak perempuan berbeda. Namun karena si 
laki-laki dan si perempuan saling mencintai 
akhirnya mereka memilih memutuskan 
kawin lari (mangalua) tanpa mendapat 
persetujuan dari orang tua si perempuan, dan 
si laki-laki membawa si perempuan ke 
rumahnya. Karena si laki-laki telah 
membawa si perempuan ke rumahnya 
akhirnya pihak dari si laki-laki datang 
mengunjungi rumah orang tua dari si 
perempuan sekaligus memberitahukan 
bahwa putri mereka telah di bawa ke rumah 
pihak si laki-laki. 

Seiring dengan perkembangan 
zaman sekarang ini, upacara adat pasahat 
sulang-sulang pahompu telah mengalami 
perkembangan, perkembangan zaman dan 
kemajuan teknologi yang sangat 
berpengaruh dan memiliki dampak terhadap 
bangsa Indonesia khususnya kebudayaan-
kebudayaan di Indonesia. Kebudayaan 
bangsa Indonesia banyak tergilas oleh 
perkembangan zaman sekarang ini hal ini 
ditegaskan dengan pernyataan Sibarani 
dalam bukunya kearifan lokal: Hakikat, 
Peran, dan Metode Penelitian Tradisi Lisan 
(Sibarani, 2014:3). 

Tradisi budaya atau tradisi lisan 
selalu mengalami transformasi akibat 
perkembangan zaman dan akibat 
penyesuainnya dengan konteks zaman. 
Kehidupan sebuah tradisi pada hakikatnya 
berada pada proses transformasi itu karena 
sebuah tradisi tidak akan hidup kalau tidak 
mengalami transformasi. Maka dari itu 
penulis merasa tertarik dan prihatin terhadap 
hal tersebut karena perkembangan zaman 
yang semakin maju banyak kaum anak muda 
sekarang atau disebut dengan kaum milenial 

kurang berminat dan tertarik dengan adat 
tersebut, sehingga dengan perkembangan 
zaman yang semakin maju dikwatirkan adat 
tersebut akan hilang/punah. Oleh sebab itu 
penulis merasa tertarik dan prihatin untuk 
mengkajinya supaya adat 
tersebut tidak punah. 

Untuk memahami kedalaman makna 
simbolik dalam upacara tersebut, teori 
semiotika Roland Barthes menjadi kerangka 
analisis yang relevan. Barthes memandang 
budaya sebagai teks yang dapat dibaca 
melalui tanda-tanda. Setiap praktik budaya 
mengandung penanda (signifier) dan 
petanda (signified) yang membentuk makna 
denotatif (makna langsung) dan konotatif 
(makna budaya). Ketika makna konotatif 
diterima sebagai kebenaran kolektif, ia 
berkembang menjadi mitos. Mitos bagi 
Barthes bukanlah cerita fiktif, melainkan 
ideologi yang mengarahkan cara pandang 
masyarakat terhadap realitas. Oleh karena 
itu, upacara adat tidak hanya menjadi 
tindakan fisik tetapi juga representasi 
ideologis masyarakat Batak tentang 
keluarga, kehormatan, dan tondi. 

Untuk memahami makna simbolik 
dalam upacara adat Pasahat Sulang-sulang 
Pahompu, penelitian ini menggunakan 
pendekatan semiotika Roland Barthes. 
Barthes memandang budaya sebagai sistem 
tanda yang tidak hanya menyampaikan 
makna literal, tetapi juga memuat nilai 
budaya dan ideologi. Dalam pandangannya, 
tanda terbentuk dari hubungan antara 
penanda (signifier) dan petanda (signified), 
yang kemudian menghasilkan makna. 
Roland Barthes mengembangkan dua tingkat 
pertandaan, yaitu denotasi dan konotasi. 
Denotasi merupakan makna tingkat pertama 

P-ISSN :2597-5064 
E-ISSN :2654-8062 https://doi.org/10.37817/ikraith-humaniora.v9i3

1753 IKRAITH-HUMANIORA Vol 9 No 3 November 2025



yang bersifat langsung, eksplisit, dan 
merujuk pada realitas yang tampak. 
Sementara itu, konotasi merupakan makna 
tingkat kedua yang bersifat tidak langsung 
dan dipengaruhi oleh konteks budaya, 
pengalaman sosial, serta nilai-nilai yang 
hidup dalam masyarakat. 

Lebih lanjut, Barthes 
memperkenalkan konsep mitos sebagai 
sistem penandaan tingkat kedua. Mitos 
merupakan bentuk wacana ideologis yang 
menjadikan makna konotatif seolah-olah 
bersifat alami dan tidak dipertanyakan. 
Dalam hal ini, mitos tidak dipahami sebagai 
cerita fiktif, melainkan sebagai pesan 
budaya yang membentuk cara pandang 
masyarakat terhadap realitas sosial (Barthes, 
1972).  

Melalui kerangka semiotika Roland 
Barthes, simbol-simbol dalam upacara adat 
Pasahat Sulang-sulang Pahompu dapat 
dipahami tidak hanya sebagai rangkaian 
tindakan adat, tetapi juga sebagai 
representasi nilai budaya, legitimasi sosial, 
serta pandangan hidup masyarakat Batak 
Toba. Pendekatan ini memungkinkan 
peneliti untuk mengungkap makna denotatif, 
konotatif, dan mitologis yang terkandung 
dalam setiap tahapan upacara adat tersebut. 

 
METODE PENELITIAN 

Metode yang penulis gunakan dalam 
penelitian ini adalah penelitian kualitatif 
yang bersifat deskriptif, Hal ini dikuatkan 
dengan pernyataan dari (Sibarani, 2014 : 
279), menyatakan bahwa penelitian 
kualitatif adalah untuk mencari makna dan 
menggali nilai dari objek penelitiannya. 

Metode pengumpulan data yang 
penulis gunakan antara lain yaitu metode 

observasi yang berarti peneliti akan 
langsung pergi ke lapangan untuk 
melakukan pengamatan terhadap objek 
penelitian, metode observasi digunakan oleh 
peneliti untuk mengamati berlangsungnya 
upacara Sulang-sulang pahompu tersebut. 
Kedua metode wawancara, disini Peneliti 
akan menggunakan metode wawancara 
dengan membawa beberapa pedoman atau 
daftar pertanyaan untuk wawancara. Cara ini 
adalah cara yang efesien agar si penulis dan 
narasumber tidak terlalu membuang waktu 
dan yang ketiga adalah metode kepustakaan 
yaitu peneliti juga menggunakan metode 
dokumen tertulis. Dalam metode ini, penulis 
mencari buku-buku pendukung yang 
berkaitan dengan masalah penelitian. 
 
HASIL DAN PEMBAHASAN 

Kebudayaan pada hakikatnya adalah 
seluruh pengaturan pertimbangan, praktik, 
dan indikasi manusia untuk melingkupi 
keseluruhan populasi yang menelusuri suatu 
titik dengan individu-individu melalui 
pembelajaran. Gaya hidup masing-masing 
sub-etnis ini juga luar biasa. Khususnya 
Batak Toba adalah budaya dalam 
menjalankan upacara adat. Fungsi-fungsi 
standar ini juga telah berpindah, seperti 
acara kelahiran tradisional, upacara 
pernikahan tradisional, dan acara kelulusan 
tradisional. Namun ada satu upacara adat 
yang tidak kalah hebatnya di kalangan 
masyarakat Batak Toba, yaitu upacara adat 
Sulang-Sulang pahompu. 

Pada umumnya arti upacara Sulang-
Sulang Pahompu yaitu peresmian upacara 
pernikahan adat suku Batak Toba. Yang 
membedakan fungsi SulangSulang Pahompu 
dari upacara pernikahan adat adalah bahwa 

https://doi.org/10.37817/ikraith-humaniora.v9i3
P-ISSN :2597-5064 
E-ISSN :2654-8062

IKRAITH-HUMANIORA Vol 9 No 3 November 2025 1754



upacara SulangSulang Pahompu biasanya 
dilakukan setelah memiliki anak dan 
sebelum menikah secara ketat. Sedangkan 
upacara perkawinan adat merupakan fungsi 
konvensional yang dilakukan secara 
menyeluruh, dimulai dari tahap yang 
mendasarinya sejauh mungkin. Dalam acara 
pernikahan ada beberapa tahapan yang harus 
diselesaikan. Hitungan acara pasahat 
Sulang-Sulang Pahompu semata-mata 
karena keadaan keuangan hasuhuton 
paranak yang sebelumnya tidak dapat 
menyelesaikan adat secara umum, dan juga 
bagian dari tidak mendapatkan pemberian 
dari orang tuanya karena faktor keluarga. 
Dasar setiap umat bukanlah sesuatu yang 
sangat mirip, selain itu ada unsur 
kesepahaman di antara kedua majelis 
tersebut, yang didasarkan pada anggapan 
bahwa adat itu tertunda karena suatu 
keadaan yang tidak menentukan akhir. 

Dalam masyarakat Batak Toba, 
upacara Sulang-Sulang Pahompu hanya 
dilakukan oleh keluarga/orang tua yang 
belum menyelesaikan fungsi pernikahan 
sesuai tradisi suku Batak Toba, atau 
keluarga yang mengalami penundaan 
pernikahan. Setiap keluarga/orang tua yang 
mengalami keterlambatan perkawinan wajib 
melaksanakan upacara adat Sulang-Sulang 
Pahompu. Apabila fungsi Sulang-Sulang 
Pahompu tidak selesai maka akan 
berpengaruh terhadap keturunan keluarga 
tersebut, karena sebelum keluarga/wali 
menyelesaikan upacara SulangSulang 
Pahompu, anak-anak dari keluarga tersebut 
tidak diperbolehkan menikah. 

Motivasi menyelesaikan upacara 
Sulang-Sulang Pahompu adalah untuk 
mengukuhkan perkawinan keluarga yang 

mengalami penundaan perkawinan dan 
selanjutnya mengurus kewajiban-kewajiban 
baku yang terabaikan pada saat perkawinan. 
Jika ada keluarga yang berkeinginan untuk 
melakukan upacara Sulang-Sulang 
Pahompu, maka hasuhuton paranak terlebih 
dahulu akan memberitahukan data bahwa 
akan diselenggarakan Sulang-Sulang 
Pahompu kepada hasuhuton parboru melalui 
dongan tubu/hahaanggi, selanjutnya 
diinformasikan, pengurusan upacara Sulang-
Sulang Pahompu akan segera dilaksanakan. 

Berdasarkan hasil observasi 
langsung ke lapangan yang dilakukan oleh 
peneliti, ada beberapa tahapan serta makna 
dalam upacara adat sulang-sulang pahoppu, 
yaitu: 
1. Tahapan marhusip 

Marhusip adalah awal dari upacara 
sulang-sulang pahompu dilaksanakan. 
Karena, acara tersebut haruslah dibicarakan 
terlebih dahulu secara kekeluargaan antar 
kedua belah pihak keluarga. Upacara ini 
biasanya dilakukan pada pagi hari di rumah 
pihak parboru. Seperti dalam filosofi orang 
Batak biasanya yang menjalankan acara ini 
adalah suhut paranak dan suhut parboru. 
Pada dasarnya suhut paranak mengutus 
utusannya untuk menemui pihak suhut 
parboru. Tujuan diadakannya acara 
marhusip adalah untuk membahas mengenai 
"manggarar adat na gok" yang ingin 
diberikan oleh suhut paranak kepada 
parboru (Batakpedia, 2021). 

Gambar 1.1 Marhusip 

 
(Sumber : Peneliti 2025) 

P-ISSN :2597-5064 
E-ISSN :2654-8062 https://doi.org/10.37817/ikraith-humaniora.v9i3

1755 IKRAITH-HUMANIORA Vol 9 No 3 November 2025



2. Pasahat Situtungon 
Tahapan Pasahat Situtungon adalah 

tahapan yang bertujuan untuk mengantarkan 
sinamot dari pihak paranak kepada pihak 
parboru yang belum sempat diberikan pada 
saat pernikahan di masa lalu. Tahapan ini 
dilakukan setelah beberapa hari atau 
beberapa minggu setelah acara marhusip 
dilakukan, dan biasanya diadakan di rumah 
pihak parboru. Yang melaksanakan upacara 
ini masihlah pihak paranak dan juga pihak 
parboru beserta hula-hulanya. 

Gambar 1.2 Pasahat Situtungon 

 
(Sumber : Peneliti 2025) 

3. Tudu-tudu Sipanganon 
Dalam tahap menjelang waktunya 

makan bersama terlebih dahulu dilaksanakan 
pemberian tudu-tudu sipanganon dalam 
tahap ini pihak hasuhuton paranak terlebih 
dahulu memberikan tudu-tudu sipanganon 
kepada pihak parboru berupa juhutna 
marsaudara/ pinahan lobu kepada pihak 
hasuhuton parboru. Tujuannya untuk 
menunjukkan keikhlasan hati dalam 
menjamu setiap tamu undangan yang 
datang. Yang mengikuti acara tersebut 
adalah pihak paranak dan pihak parboru 
serta dengan dalihan na tolu. 

Gambar 1.3 Tudu-tudu Sipanganon 

 
(Sumber : Peneliti 2025) 

4. Dekke Simudur-udur 
Pemberian dengke simudur-udur 

adalah acara balasan dari pihak parboru 
kepada pihak paranak dikarenakan telah 
menyediakan tudu-tudu sipanganon. Dengke 
simudur-udur ini biasanya berupa ikan mas 
yang jumlahnya ganjil. Acara ini dilakukan 
masih ditempat yang sama dengan acara 
pasahat tudu-tudu sipanganon 
dilangsungkan. Partisipannya juga masih 
sama yaitu pihak paranak dan juga pihak 
parboru serta dengan dalihan na tolu di 
kedua sisi. 

Gambar 1.4 Dekke Simudur-udur 

 
(Sumber : Peneliti 2025) 

5. Acara Kebaktian Singkat 
Acara kebaktian singkat adalah acara 

yang dilaksanakan sebagai bentuk taat akan 
Tuhan sebagai umat beragama, acara 
kebaktian pernikahan berbeda dengan acara 
kebaktian pada upacara adat sulang-sulang 
pahompu, pada acara pernikahan biasanya 
diwajibkan untuk ke gereja namun pada saat 
upacara adat sulang-sulang pahompu ini 
tidak diwajibkan, hanya di dalam rumah 
suhut paranak atau suhut parboru, sesuai 
kesepakatan. Kebaktian singkat ini bertujuan 
untuk mengucapkan ucapan syukur kepada 
Tuhan yang atas berkat-Nya mau untuk 
melancarkan acara tersebut. Acara kebaktian 
singkat ini diserahkan kepada pihak 
gerejawi seperti pendeta, penatua dan lain-
lain. Dan hanya dihadiri oleh pihak keluarga 
suhut paranak dan parboru saja, tamu 
undangan belum dilibatkan. 

 

https://doi.org/10.37817/ikraith-humaniora.v9i3
P-ISSN :2597-5064 
E-ISSN :2654-8062

IKRAITH-HUMANIORA Vol 9 No 3 November 2025 1756



Gambar 1.5 Kebaktian 

 
(Sumber : Peneliti 2025) 

6. Panomu-nomuon Atau Menyambut Para 
Undangan 

Tahapan ini adalah tahapan untuk 
menerima tamu, baik tamu dari pihak 
paranak maupun tamu dari pihak parboru. 
Sesuai kesepakatan mengenai lokasi 
diadakannya acara sulang-sulang pahompu 
maka, pihak dari suhut tersebut lah yang 
akan menyambut tamu yang berdatangan 
(jika kesepakatan berada di pihak paranak 
maka, suhut paranaklah yang akan 
menyambut tamu tersebut. Begitu pula 
sebaliknya sesuai kesepakatan kedua belah 
pihak). Yang menghadiri acara ini adalah 
suhut paranak beserta rombongannya dan 
suhut parboru beserta rombongannya, serta 
tamu undangan lainnya seperti dongan 
sahuta (teman sekampung) dan teman 
sepermainan kedua pengantin. 

Gambar 1.6 Panomu-nomuon 

 
(Sumber : Peneliti 2025) 

7. Pemberian Boras Sipir Ni Tondi 
Setelah acara panomu-nomuon 

selesai maka, acara selanjutnya adalah suhut 
paranak menyediakan piring (Tinggan 
panungkunan) yang berisi boras pir (beras), 
nampuran tiar (daun sirih), ringgit sitio suara 

(uang) dengan jumlah sesuai dengan 
kesepakatan. Piring yang digunakan 
biasanya berwarna putih yang bermakna 
ketulusan dan keikhlasan. Makna Boras sipir 
ni tondi sendiri berarti memberikan doa 
yang diiringi dengan umpasa yang diberikan 
suhut parboru kepada suhut paranak 
(Adenapriscillia, 2020). Lokasi acara ini 
berada sama seperti acara panomu-nomuon 
berlangsung yaitu di depan rumah suhut 
paranak. Yang menghadiri acara ini adalah 
suhut paranak beserta rombongannya dan 
suhut parboru beserta rombongannya, serta 
tamu undangan lainnya seperti dongan 
sahuta (teman sekampung) dan teman 
sepermainan kedua pengantin. 

Gambar 1.7 Boras Sipir Ni Tondi 

 
(Sumber : Peneliti 2025) 

 
8. Pemberian Batu Tulang/Tintin 
Merangkup 

Acara ini adalah acara yang 
bertujuan untuk menyerahkan mahar atau 
sinamot yang diberikan oleh paranak kepada 
parboru dengan maksud untuk “manggarar 
adat na gok”. Yang menghadiri acara ini 
biasanya adalah suhut paranak dan 
rombongan, suhut parboru dan 
rombongannya dan juga pihak gerejawi. 
Acara ini dilakukan masih di depan rumah 
suhut paranak. Biasanya besaran sinamot ini 
sudah di tentukan besarannya pada saat 
melakukan acara pasahat situtungon. Uang 
ini diserahkan oleh pihak paranak kepada 
pihak parboru, uang tersebut akan diberikan 

P-ISSN :2597-5064 
E-ISSN :2654-8062 https://doi.org/10.37817/ikraith-humaniora.v9i3

1757 IKRAITH-HUMANIORA Vol 9 No 3 November 2025



melalui ulos atau (seka-seka) dan yang 
menerima akan diwakili oleh parsinabung 
pihak parboru. Posisi saat memberikan tintin 
marangkup adalah suhut paranak berhadap-
hadapan dengan suhut parboru. Lalu, suhut 
parboru akan menyerahkannya kepada 
tulang dari pihak laki-laki. 

Gambar 1.8 Pemberian Batu Tulang 

 
(Sumber : Peneliti 2025) 

9. Pemberian Ulos 
Pemberian ulos namartohonan 

adalah upacara adat yang dilakukan sebagai 
balasan dari batu Sulang, berarti yang 
memberikan ulos ini adalah pihak parboru 
kepada pihak paranak. Yang menghadiri 
acara ini biasanya adalah suhut paranak dan 
rombongan, suhut parboru dan 
rombongannya dan juga pihak gerejawi. 
Acara ini dilakukan masih di depan rumah 
suhut paranak. 

Gambar 1.9 Mangulosi 

 
(Sumber : Peneliti 2025) 

10. Pemberian Tumpak 
Pemberian tumpak adalah acara yang 

paling dinanti-nantikan oleh kedua 
pengantin, dikarenakan acara ini adalah 
acara pemberian kado berupa uang dan juga 
barang-barang. Ini biasanya didapat dari 
undangan-undangan yang hadir dari pihak 
paranak serta pihak parboru, tepapi biasanya 
hasilnya akan menjadi milik suhut 

(habolahon hamak) paranak. Sedangkan, 
tumpak untuk pihak parboru akan diberikan 
langsung kepada pihak paranak. Acara ini 
dilaksanakan di depan rumah suhut paranak. 
Yang menghadiri acara ini adalah suhut 
paranak beserta rombongannya dan suhut 
parboru beserta rombongannya, serta tamu 
undangan lainnya seperti dongan sahuta 
(teman sekampung) dan teman sepermainan 
kedua pengantin. 

Gambar 1.10 Pemberian Tumpak 

 
(Sumber : Peneliti 2025) 

11. Olop-Olop 
Olop-olop merupakan acara paling 

akhir pada saat melaksanakan upacara adat 
sulang-sulang pahompu, olop-olop ini 
berfungsi atau bermakna sebagai 
pengesahan yang disaksikan secara langsung 
oleh tetua-tetua adat, undangan dan lain-
lain. Tetua adat dari pihak yang 
melaksanakanlah yang berhak menerima 
olop-olop ini. Acara ini dilaksanakan di 
depan rumah suhut paranak. Yang 
menghadiri acara ini adalah suhut paranak 
beserta rombongannya dan suhut parboru 
beserta rombongannya, serta tamu undangan 
lainnya seperti dongan sahuta (teman 
sekampung) dan teman sepermainan kedua 
pengantin (Nainggolan, 2021). 

Gambar 1.11 Olop-Olop 

 
(Sumber : Peneliti 2025) 

https://doi.org/10.37817/ikraith-humaniora.v9i3
P-ISSN :2597-5064 
E-ISSN :2654-8062

IKRAITH-HUMANIORA Vol 9 No 3 November 2025 1758



Makna Denotatif Simbol-Simbol dalam 
Upacara Pasahat Sulang-sulang Pahoppu 

Dalam perspektif semiotika Roland 
Barthes, makna denotatif merupakan makna 
tingkat pertama yang bersifat literal, 
objektif, dan merujuk langsung pada apa 
yang tampak secara fisik (Barthes, 1972). 
Pada tingkat ini, simbol-simbol dalam 
upacara Pasahat Sulang-sulang Pahoppu 
dapat dipahami sebagai benda, tindakan, dan 
tahapan adat yang memiliki fungsi praktis 
dalam struktur upacara. 

Beberapa simbol utama yang 
memiliki makna denotatif antara lain boras 
sipir ni tondi, dengke simudur-udur, ulos, 
sinamot (tintin marangkup), serta 
rangkaian tahapan adat seperti marhusip, 
pasahat situtungon, dan olop-olop. Secara 
denotatif, boras sipir ni tondi adalah beras 
yang diletakkan bersama daun sirih dan 
sejumlah uang di dalam piring putih, yang 
secara langsung dimaknai sebagai 
pemberian berkat dan doa kepada keluarga 
penerima. Dengke simudur-udur secara 
literal adalah ikan mas yang diberikan pihak 
parboru sebagai balasan atas jamuan makan 
dari pihak paranak. Ulos pada tataran 
denotatif merupakan kain tradisional Batak 
yang disematkan kepada pihak tertentu 
dalam rangkaian adat, sementara sinamot 
adalah sejumlah uang adat yang diserahkan 
sebagai pelunasan kewajiban perkawinan 
adat. 

Demikian pula tahapan-tahapan adat 
seperti marhusip yang secara denotatif 
berarti perundingan awal antar keluarga, 
atau olop-olop yang merupakan penyerahan 
uang adat kepada tetua sebagai penanda 
berakhirnya rangkaian upacara. Pada tataran 
ini, simbol-simbol tersebut belum memuat 

makna ideologis yang mendalam, melainkan 
berfungsi sebagai unsur-unsur formal yang 
membangun struktur upacara adat Pasahat 
Sulang-sulang Pahoppu sebagaimana 
dipraktikkan secara turun-temurun dalam 
masyarakat Batak Toba  
Makna Konotatif Simbol-Simbol dalam 
Konteks Budaya Batak Toba 

Makna konotatif merupakan makna 
tingkat kedua yang muncul ketika tanda 
dikaitkan dengan nilai budaya, pengalaman 
kolektif, dan sistem sosial tertentu (Barthes, 
1972). Dalam konteks budaya Batak Toba, 
simbol-simbol dalam upacara Pasahat 
Sulang-sulang Pahoppu tidak lagi dipahami 
sekadar sebagai benda atau tindakan adat, 
melainkan sebagai representasi nilai-nilai 
sosial yang hidup dalam masyarakat. 

Boras sipir ni tondi, pada tingkat 
konotatif, dimaknai sebagai simbol 
penguatan tondi (roh kehidupan) dan restu 
moral dari pihak parboru kepada pihak 
paranak. Beras sebagai sumber kehidupan 
mengandung makna harapan akan 
kesejahteraan, keberlangsungan hidup, dan 
keteguhan spiritual keluarga. Piring putih 
yang digunakan melambangkan ketulusan, 
kejujuran, dan niat baik dalam menjalin 
kembali hubungan adat yang sempat 
tertunda. 

Dengke simudur-udur tidak hanya 
dimaknai sebagai ikan, tetapi mengandung 
simbol keseimbangan relasi sosial dan 
prinsip timbal balik (resiprositas) dalam adat 
Batak Toba. Pemberian ikan oleh pihak 
parboru menegaskan relasi harmonis antara 
dua keluarga besar yang diikat oleh sistem 
dalihan na tolu. Demikian pula ulos tidak 
sekadar kain, melainkan simbol kehangatan, 
perlindungan, dan legitimasi sosial terhadap 

P-ISSN :2597-5064 
E-ISSN :2654-8062 https://doi.org/10.37817/ikraith-humaniora.v9i3

1759 IKRAITH-HUMANIORA Vol 9 No 3 November 2025



pasangan dan keluarganya. Ulos menandai 
bahwa relasi tersebut telah diterima secara 
adat dan sosial. 

Sinamot atau tintin marangkup 
secara konotatif merepresentasikan 
tanggung jawab moral, penghormatan 
terhadap pihak hula-hula, serta kesungguhan 
pihak paranak dalam menunaikan adat yang 
sebelumnya tertunda. Dengan demikian, 
simbol-simbol dalam upacara ini 
membangun narasi nilai tentang 
kehormatan, tanggung jawab, dan 
keterikatan sosial yang kuat dalam 
masyarakat Batak Toba. 
 
Mitos dan Ideologi Budaya dalam Praktik 
Simbolik Pasahat Sulang-sulang Pahoppu 

Menurut Barthes, mitos merupakan 
sistem penandaan tingkat ketiga yang 
berfungsi menaturalisasi makna konotatif 
sehingga diterima sebagai kebenaran yang 
wajar dan tidak dipertanyakan (Barthes, 
1972). Dalam upacara Pasahat Sulang-
sulang Pahoppu, mitos yang dibangun 
berkaitan erat dengan ideologi tentang 
keabsahan perkawinan, kehormatan 
keluarga, dan kesinambungan tatanan sosial. 

Salah satu mitos utama yang muncul 
adalah keyakinan bahwa perkawinan yang 
belum disahkan melalui adat lengkap akan 
membawa dampak sosial dan spiritual bagi 
keturunan. Keyakinan ini menjadikan 
upacara Pasahat Sulang-sulang Pahoppu 
bukan sekadar ritual administratif adat, 
tetapi sebuah kewajiban moral yang harus 
dipenuhi agar tatanan kosmis dan sosial 
kembali seimbang. Mitos ini menguatkan 
pandangan bahwa adat bukanlah pilihan, 
melainkan fondasi kehidupan masyarakat 
Batak Toba. 

Selain itu, terdapat mitos tentang 
peran sentral hula-hula sebagai sumber 
berkat dan legitimasi. Dalam praktik 
simbolik pemberian boras sipir ni tondi dan 
ulos, tersirat ideologi bahwa restu hula-hula 
memiliki kekuatan simbolik yang 
menentukan keharmonisan rumah tangga 
dan masa depan keluarga. Ideologi ini secara 
tidak langsung meneguhkan struktur 
hierarkis dalam sistem kekerabatan Batak 
Toba, sekaligus menjaga keberlanjutan nilai 
adat dari generasi ke generasi. 

Melalui mitos-mitos tersebut, praktik 
simbolik Pasahat Sulang-sulang Pahoppu 
berfungsi sebagai sarana pewarisan ideologi 
budaya yang menempatkan adat sebagai 
penentu sah atau tidaknya relasi sosial dalam 
masyarakat Batak Toba  
 
Pasahat Sulang-sulang Pahoppu sebagai 
Media Pewarisan Nilai Budaya dan 
Identitas 

Upacara Pasahat Sulang-sulang 
Pahoppu tidak hanya berfungsi sebagai 
penyelesaian kewajiban adat, tetapi juga 
sebagai media komunikasi budaya yang 
efektif dalam mentransmisikan nilai, 
identitas, dan sistem kekerabatan Batak 
Toba. Melalui tanda dan simbol yang 
dihadirkan dalam setiap tahapan upacara, 
masyarakat Batak Toba belajar memahami 
posisi sosialnya dalam struktur dalihan na 
tolu. 

Setiap simbol dan tahapan upacara 
mengajarkan peran dan tanggung jawab 
sosial masing-masing pihak, baik sebagai 
paranak, parboru, hula-hula, maupun dongan 
tubu. Proses ini menjadikan upacara adat 
sebagai ruang pendidikan budaya yang 
bersifat praksis dan kolektif. Nilai-nilai 

https://doi.org/10.37817/ikraith-humaniora.v9i3
P-ISSN :2597-5064 
E-ISSN :2654-8062

IKRAITH-HUMANIORA Vol 9 No 3 November 2025 1760



seperti hormat kepada orang tua, kepatuhan 
terhadap adat, solidaritas sosial, dan 
kesadaran identitas etnis ditanamkan melalui 
pengalaman simbolik yang berulang. 

Dalam kerangka Barthes, tanda-
tanda budaya tersebut bekerja sebagai sistem 
makna yang terus direproduksi dan 
dinaturalisasi. Dengan demikian, Pasahat 
Sulang-sulang Pahoppu berperan penting 
dalam menjaga kesinambungan budaya 
Batak Toba di tengah perubahan zaman, 
sekaligus menjadi sarana afirmasi identitas 
kolektif masyarakatnya. 
Referensi 

Barthes, R. (1972). Mythologies. New York: 

Hill and Wang. 

Koentjaraningrat. (1984). Kebudayaan, 

Mentalitas, dan Pembangunan. 

Jakarta: Gramedia. 

Sibarani, R. (2014). Kearifan Lokal: 

Hakikat, Peran, dan Metode 

Penelitian Tradisi Lisan. Jakarta: 

Asosiasi Tradisi Lisan. 

Sinaga, R. (2012). Adat dan Budaya Batak 

Toba. Medan: Pustaka Batak. 

Nainggolan, T. (2021). Tradisi dan Struktur 

Adat Batak Toba. Medan: Unimed 

Press. 

 

 

 

P-ISSN :2597-5064 
E-ISSN :2654-8062 https://doi.org/10.37817/ikraith-humaniora.v9i3

1761 IKRAITH-HUMANIORA Vol 9 No 3 November 2025


	Makna Denotatif Simbol-Simbol dalam Upacara Pasahat Sulang-sulang Pahoppu
	Mitos dan Ideologi Budaya dalam Praktik Simbolik Pasahat Sulang-sulang Pahoppu
	Pasahat Sulang-sulang Pahoppu sebagai Media Pewarisan Nilai Budaya dan Identitas



